A POTENSERE TONEN
Foredrag av Yeshayahu Ben-Aharon og samtale med Torbj@rn Eftestgl

i f
== =
¥

o
s
S
S S

st § 1 o

Fra arrangementet Art & Event Summer Festival 2013. Art & Event er et drlig
arrangement som utforsker kunst og kreativitet som utgangspunkt for
bevissthetsfordypning og sosiale prosesser

Foredraget knytter an til konserten kvelden f@r, hvor Torbjgrn spilte Palais de
Mari av Morton Feldman. Lytteerfaringen som Torbjgrn beskriver et stykke ut i
foredraget, refererer seg likevel mer til et annet stykke av Feldman, Intermission
6, som ble spilt flere ganger i Igpet av seminaret.

Vi vil ga tilbake til noe av det vi sa i gir om musikkopplevelsen. Dette er, akkurat som
eurytmi', et godt eksempel, som viser hva vi prover 4 gripe og 4 erfare bevisst her:
erfaringen selv og uttrykket for denne bevissthetsforandringen, overgangen fra vanlig
bevissthet — forestillingsbevissthet — til ren tilblivelse. Dette er litt vanskelig a gripe
nar du uttrykker det i ord og tanker. Du ma vare veldig aktiv med det du herer, med
hele sjelen. Rudolf Steiner sa at du ma vare helt vaken, helt bevisst, sa oppmerksom
(alert) og bevisst som du kan, og samtidig ikke gripe det du horer eller ser, ved hjelp
av forestillingene (representations). Ikke re-presenter det. La det som kommer,
stromme inn 1 kroppen, direkte inn 1 ditt ubevisste. Dette er et fryktelig paradoks for
vanlige mennesker. Det er ikke en dremmende tilstand, ikke en drom inn 1
sanseinntrykkene (perceptions). Nei, du intensiverer og forsterker den samme klare
tilstand av sanseiakttakelser som du har i den vanlige bevisstheten. Du gar ikke under
det vanlige bevissthetsnivaet, du hoyner det. Du hoyner klarheten og
oppmerksomheten, og du herer og ser og tenker, men du skal ikke danne
forestillinger av alle de erfaringene. Vi blir bedt om 4 erfare den virkelige verden med
apne sanser, men likevel ikke tenke pa vare erfaringer. A tenke pa er instinktivt,

! Eurytmi er en bevegelseskunst som ble utviklet av Rudolf Steiner tidlig i forrige arhundre, i samarbeid med
dansere og skuespillere. Under Art & Event-seminaret inngikk det ogsa bevegelses- og bevissthetsgvelser med
utgangspunkt i denne kunsten.



automatisk. Vi bestemmer ikke om vi vil danne forestillinger: i samme oyeblikk som vi
ser noe, s danner vi en forestilling. Vi vet hva vi ser. I dagliglivet er det ikke slik at vi
ser noe som vi ikke kjenner, og deretter tenker over det og kommer til en konklusjon.
Vi ser og gjenkjenner. Vi vet alt nir vi vakner om morgenen. Det er automatisk, vi
husker (re-member), vi gjenkjenner (re-cognize) idet vi husker.

Malet er 4 veere i stand til 4 se, hore, fole, oppleve — og stanse all tenkning og
refleksjon og analyse av det. La erfaringen selv ga forbi all tenkning, all forestilling,
erindring, gjenkjennelse, og stremme direkte inn i det ubevisste, og s la den stremme
tilbake fra det ubevisste til var bevissthet. Men nir det strommer pa denne maten, sa
forandrer det var daglige bevissthet. Du kan si at det vekker tenkningen i folelsen, i
viljen, i og gjennom sanseiakttakelsene. Men dette er en helt annerledes tenkning; det
er ikke forestillingsmessig tenkning, men skapende tenkning. Den reflekterer ikke pa
og om erfaringen, men blir en erfaring av det virkelige kosmiske livet som gir liv til
alle vire erfaringer. Hvis vi kan gjore dette til en bevisst erfaring, og gjore det pa nytt
og pa nytt og eksperimentere og utforske dette rommet eller stedet mellom erfaring
og tenkning, ved a skille dem fra hverandre, sa begynner vi 4 bli bevisst pa terskelen,
med dens sporsmal, problemer, vanskeligheter, paradokser og motsigelser. Da
begynner vi 4 forstd hva dndsvitenskap” er, ved 4 utfore (making) dndsvitenskap.
Andsvitenskap blir noe som vi gjor og realiserer. En ny bevissthetskunst, en ny
livskunst blir mulig.

Det er stor forskjell mellom de to matene 4 naerme seg andsvitenskapen pa. Begge
er berettiget, men vi ma forsta forskjellen pa de to tilnermingene. Den ene, den
vanlige, er 4 godta resultatene av en annens forskning, og ta den inn i sin vanlige
bevissthet for 4 nzre og mette sin sjel. Dette er berettiget, men man ber vite at dette
er hva man gjor, og ikke ha noen illusjoner om det. Man star i et mottaksforhold til
resultatene av dndsforskerens erfaring. Han er skapende, og man selv tar i mot. Vi
trenger dette 1 samme grad som vi trenger fysisk nering som andre har dyrket og
tilberedt. Men vi kan ogsa si: «Jeg vil bli gartner selv og bli aktiv og produktiv. Jeg vil
dyrke anden, for 4 produsere noe andelig selv. Jeg verken vil eller kan dyrke all min
egen dandelige fode, men jeg vil bli produktiv selv. Jeg vil ikke bare vaere pa
mottakersiden; jeg vil ogsa vaere skapende. Jeg vil gjore arbeidet, vere en partner i
arbeidet. Jeg vil folge den andelige tilblivelsesprosessen slik at jeg kan gjore det som
jeg er i stand til 4 gjore selv pa dette omradet, bli aktiv og skapende.» Hvis man vil
dette, sa er det forste man ma gjore, 4 erfare at man er stengt inne i sin egen vanlige
bevissthet og ikke kan komme ut. Dette ma vare en erfaring, og ikke en rent teoretisk
idé. Man kan meditere for alltid 1 sin vanlige bevissthet, men disse meditasjonene og

’ Ordet andsvitenskap brukes her ikke i den allmenne betydningen humaniora, men referer til Rudolf Steiners
antroposofi og hans begrep om en vitenskap som kan utvikles ved hjelp av en utvidet bevissthet.



andre andelige ovelser vil bare fi var vanlige bevissthet til 4 forherdes 1 seg selv, det vil
gjore den sterkere. Vi vil komme til 4 meditere og gjore det samme som vi gjor i den
vanlige bevisstheten. Vi gar ikke ut, slik vi liker 4 tro at vi gjor: i virkeligheten gar vi
dypere inn i vare vanlige selv.

Yeshayahu ba Torbjern om 4 beskrive sin opplevelse av lyd, av tonen, og han
beskrev hvordan han kunne folge tonen mens den ebber ut, og hva som skjer pa

randen av tonen.

Torbjorn: Ja, jeg tror at Feldmans musikk som jeg viste til, kan hjelpe oss inn i denne
prosessen, fordi det er sa mye rom for klangene. De der bort. Du kommer til det
punktet hvor du ikke lenger er sikker pa om du kan hoere en tone eller ikke. Dette var
noe jeg oppdaget mens jeg ovde pa dette stykket. Plutselig fremstod det for meg som
en eksistensiell gate. Jeg opplevde en veldig konsentrert lytting, og det foltes som a
berore noe. Det var som en finger. Pa dette punktet, nar jeg opplever dette, opplever
jeg ogsa min lytting og oppmerksomhet. Klangen og lyttingens oppmerksomhet var
en og samme ting. Det ble opplevd som en vilje som levde i ekkoet av tonen. Men
fordi jeg hadde gatt fullstendig opp i denne konsentrerte lyttingen, sa var jeg blitt
denne viljen. En dytte-oppmerksomhet-vilje» oppstod i meg, og dette foltes som en
fortsettelse etter at «tonen» jeg lyttet til, hadde forsvunnet. Jeg levde i en kraft som var
lytting, klang og vilje pa en og samme tid.

Yeshayahu: Dette betyr med andre ord at i vanlig lytting som i alle andre
sanseiakttakelser, er lyden, tonen, den forestilte tonen.

Jeg horer tonen, jeg horer tonen slik eller slik, jeg griper den bevisst og forestiller
den for min bevissthet. Den er innhold, en forestilling. L.a oss na felge opplevelsen
som Torbjorn beskriver, og se hvordan den leder ut av vanlig bevissthet inn 1 en ny.
Jo mer jeg lar tonen vare, desto svakere blir den, helt til forestillingen som innhold
forsvinner fra min bevissthet. Bevissthet om lyden som innhold, som forestilling,
forsvinner med innholdet selv. Og sa: nar lyden forsvinner 1 periferien, holder jeg
meg likevel helt vaken, jeg sovner ikke. Vanligvis sovner vi om natten fordi vi ikke har
noe sansbart innhold som vi kan forestille oss, sa vi mister bevisstheten og sovner. Vi
kan ikke ha en tom bevissthet og samtidig holde oss vikne. Men Torbjorn sier at der,
helt ute i periferien, nar han ikke lenger har noen forestilling om tonen, men holder
seg helt viken, sa skjer det noe annet.

Et annet eksempel pa den samme prosessen er den homeopatiske
fortynningsprosessen. Vi har et stoff i vannet og tynner det ut gjentatte ganger. Vi
potenserer det ved a blande det med mer og mer vann. Til slutt kommer vi til det
punktet hvor det ikke lenger er en sporbar mengde fysisk stoff i vaesken. Det sies at jo



mindre substans det er, desto sterkere blir de kreftene som finnes som et potensial i
dette stoffet. Ved a tynne ut stoffet, frigjores kreftene, livskreftene og de dndelige
kreftene i stoffet. Mindre stoff, mer frie livskrefter. Disse kreftene er selvfolgelig alltid
der, men de er bundet og undertrykt av den fortettede stofflige tilstanden. De frigjores
nar stoffet reduseres til ingenting, til null og under null med hensyn til tetthet. Na kan
vi si at 1 andsvitenskapelig forskning gjor vi den samme potenseringsprosessen med
hver forestilling, hvert sanseinntrykk og enhver tankeaktivitet.

Torbjorn: Noen ganger er det som om — pa dette punktet [i periferien]| sa holder det
meg, holder min bevissthet. Det skjer en slags omvending pa dette punktet, veldig
subtil, men det hjelper meg til 4 opprettholde konsentrasjonen og holde meg viken.
Det blir som en puls som strekker seg utover fra meg, og sa noe som kommer den
andre veien, mot meg. Den viljen vi vanligvis bruker, den viljen som utgar fra meg
som sentrum, som vi kan kalle en hard vilje, den forsvinner mer og mer, og en mer
subtil vilje som er dypere inne i lytteopplevelsen, kommer i forgrunnen. Denne viljen
utgar ikke fra meg, den kommer til meg, som del av det jeg iakttar. Det er veldig
vanskelig 4 sette ord pa dette. Vilje kan kanskje ogsa oversettes med levende substans
eller virksomhet her.

Hele problemet med hvordan a spille, kommer na inn 1 dette. Tidligere, da jeg
studerte piano, spilte jeg med mye storre gester. De hjalp meg til 4 forme musikken og
bringe inn energi i den. Men nar jeg vil spille utfra dette stedet som jeg beskriver, da
foler jeg behov for 4 roe ned kroppen og vare stille, for sa snart jeg gjor noe fysisk, sa
dekker jeg over denne indre dynamikken og bevisstheten. Jeg ser det samme
problemet med det vi gjorde 1 eurytmien i gir. Jeg mener, det satte meg i forbindelse
med det samme problemet. Du vet, nar du begynner 4 bevege din egen kropp,
hvordan holder du da kontakten med denne opplevelsen? Den er veldig subtil.

Yeshayahu: Jeg vil vise dette igjen pa en skjematisk mate [tegner pa tavla, se
nedenfor|. Vi begynner i midten, eller et sentralt punkt, fra en sterkt sentralisert ting,
en forestilling, full av innhold, hvor det er lagt inn en sterk folelse og vilje. Vi lar det
ebbe ut gradvis, vi lar det spres, vi gir slipp pa det, men vi holder oppmerksomheten
og bevisstheten levende og viken og apen. Vi lar innholdet og intensjonaliteten bli
stadig svakere. Her [i sentrum| hvor intensjonaliteten er sterk, opplever jeg dette «jeg
vily, «jeg foler, «jeg tenkem, og dette betyr at her er de kosmiske kreftene svakest, for
her er jeg inkarnert og fullstendig ett med min fysiske kropp og vanlige, fysisk
sentrerte sjel og bevissthet. De kosmiske kreftene som tilhorer saken, er i
virkeligheten der ute [i periferien]. Jeg forestiller meg (represent) her [i midten] den
rode fargen, jeg har min forestilling om farge, min folelse angdende den. Det rodes



virkelige kraft, det kosmiske rode er her ute i periferien. Na vil jeg erfare den, jeg vil
finne veien til det rodes virkelige kraft, gjennom og bak det rede, gjennom og bak
tonen, gjennom og bak begrepet. Sa jeg ma bevege meg, for 4 ga herfra [sentrum] til
hit [periferi] som en virkelig aktiv bevegelse av hele sjelen, bevisstheten og forstaelsen
(cognition). Og det er et sted imellom sentrum og periferi [det tegnes], i en relativ,
foranderlig, midte, hvor min sjelsintensjonalitet og mitt sjelsinnhold blir sa opplost,
helt til de kommer til sitt nullpunkt, og da, hvis jeg ikke mister bevisstheten, hvis jeg
kan holde meg helt viken og fortsette hinsides null, sa det blir virkelig minus, minus
rodt, minus eller negativt, omvendt ikke-presentasjon [motsatt re-presentasjon] eller
ikke-forestilling, minus rettet (intentional) tenkning, folelse og vilje. Pa dette punktet
strommer de kosmiske kreftene inn, berorer meg fra utsiden, skyller inn 1 og gjennom
vakuumet av (det som vanligvis er) mitt selv-sentrerte-jeg ... gjennom null til minus
substans, stoff, forestilling, folelse, onske, det er en opplevelsen som kan uttrykkes
omtrent slik: «jeg har ikke lenger en selv-villet-vilje, og derfor flyter det stremmer av
kosmisk vilje gjennom meg. Jeg har ikke lenger noen selv-sentrerte-folelser; kosmisk
folelse vever inn og ut av meg, jeg kan ikke lenger tenke mine-egne-tanker; kosmisk
tenkning tenker gjennom meg, inspirerer til forbloffende nye ideer, forbindelser,
forhold». Dette er terskelerfaringen pa dette nivaet.

8

Nir og der hvor jeg gar gjennom null til minus — men forblir intensivt vaken, men
likevel tom — der opplever jeg at kosmiske krefter strommer gjennom meg og berorer
meg varsomt. Da finner denne omvendingen/reverseringen sted. «Jeget» er virkelig
dere ute — men «der ute», den virkelige eteriske verden, «verdner i og gjennom her.



Det som var stengt og gjemt inni lyden — den rent andelige tonen, eller bedre sagt pa
dette (fortsatt grunnleggende) nivéet: livskreftene som er lagt inn i tonen, kommer
utenfra. Dette er det som Torbjorn beskrev tidligere.

Na kommer vi til det store problemet med bevisst andelig uttrykk. Jeg gikk tross
alt ikke ut dit bare fordi jeg ville leke og ha det more selv (selv om den kreative gleden
er en vesentlig del av denne prosessen), men jeg ville ga dit for 4 bringe noe unikt
tilbake til den fysiske verden, for a kunne berike og forvandle det fysiske livet. Jeg vil
gi uttrykk til kreftene fra kosmos og la dem stromme tilbake gjennom meg til et fysisk
uttrykk. A danse det, male det, tenke det, tale det. Jeg vil 1a livskreftene fra den andre
siden, som en snudd eterisk strom, stromme tilbake gjennom meg, finne en apning 1
meg, hvorigjennom den kan komme mer eller mindre til uttrykk her og na, og bli
synlige, horbare, gjorbare for den vanlige bevisstheten. Dette er mulig fordi jeg gikk ut
denne veien; jeg kan ga tilbake slik, med re-aktualisering, re-inkarnasjon, som forer til
et nytt, kunstnerisk, imaginativt, pulserende, sprudlende uttrykk, som igjen forer til en
ny bevegelse, en sjelelig og fysisk bevegelse fra den andre siden. Dette er slik det nye
skapes 1 alle livets omrader! Vanligvis er ikke kunstneren og tenkeren som frembringer
det nye, oppmerksom pa hele prosessen som er beskrevet her. Mye av det forblir
ubevisst for dem. Men dette er hvordan det foregar i ethvert tilfelle hvor kreativitet
finner sted, og noe kvalitativt, andelig nytt blir frembrakt. Men hvis jeg fullforer hele
prosessen bevisst, kan jeg aktualisere den der ute, og bringe et kreativt ekko fra den
andre siden inn 1 min fysiske aktivitet, slik at den far folelsen, auraen av den kosmiske
erfaringen.

Hyvis dette er linjen, grensen [tegner pa tavlen], sd vil jeg puste ut, ekshalere eller
ekskarnere fra sentrum gjennom linjen, gjennom opplevelsen av terskelen, og la min
sentrerte «ego-bevissthet» oppleses til den nar null og gar over i «minusy eller selv-
senter som er vendt inn og ut; da erfarer jeg strommen av kosmiske, perifere
livskrefter, som flyter inn fra overalt pa den andre siden. Derfor, nar jeg puster inn
igjen, inkarnerer, sa kan ikke min bevegelse vare innefra utsiden, men foles som
kosmiske krefter forer mine bevegelser bakfra, som om de kommer fra og gjennom
ryggen. Der gir den kosmiske vinden deg vinger! Et andelig uttrykk, hvis det er
autentisk, kan ikke simpelthen vare en fortsettelse av det vanlige ego-sentriske «jeg
beveger meg, jeg foler, jeg opplever», men det burde foles at DET beveger meg, DET
beveger seg gjennom meg, DET (eller «/EG ER», HUN eller HAN eller DE) flyter
gjennom meg, og jeg er bare et instrument som er stemt for a uttrykke DET. Dette er
det enestaende mysteriet om mennesket som helhet, «jegets» mysterium, at det samme
«jeg» bade kan erfare «jeg tenkem, «jeg folem, «jeg vil»y, men sa, nir det ekskarnerer og
inkarnerer igjen, kan det samme «jeget» ogsa si, «ja, det er ’jeg’, men likevel, ikke *jeg’,
men DET strommer, arbeider, vever gjennom megy. Dette er den paulinske



formuleringen, som er den virkelige essensen av den moderne andelige veien, «ikke
jeg, men ... verden i og gjennom meg ...» De virkelige kreftene bak redt, ikke min
forestilling om rodt, ikke «mitt redt», men verdens redt (som ikke ligner pa mitt rodt 1
det hele tatt) strommer gjennom «mitt» redt. Den kosmiske erfaringen av tonen, av
det rode arbeider gjennom meg.

Denne prosessen er det andsvitenskap dreier seg om. Det er ikke vanskelig a
forsta. Det kan uttrykkes i klare begreper og bli forestilt pd mange mater. Det er ikke
et komplisert tema nar det kommer til intellektuell forstaelse. Men 4 gjore det pa alle
sjelelige nivaer, i tenkning, folelse og vilje, 1 bevissthet, i kunst, i utdanning, i sosialt liv,
1 motet med den andre: 4 virkelig gjore det er ikke sd enkelt som 4 forsta det gjennom
en annens erfaring. Vi ma forst innse hvordan vi hele tiden reverserer alt som
kommer inn i var vanlige bevissthet. Hvordan vi individualiserer og privatiserer all var
erfaring og forvandler den til privat personlig erfaring og forestillinger. Vi glemmer, vi
taller tilbake inn 1 var vanlige bevissthet.

Dette er det virkelige dndsvitenskapelige arbeidet, 4 gjore andsvitenskap, gjore det
selv, individualisere det, til hele legemet og sjelen praktiserer dette. Alene og sammen
med andre. Vi kan ta alt det beste av moderne vitenskap, tenkning og kunst til hjelp,
slik jeg har beskrevet i min bok The Event in Science, History, Philosophy & Art. Ellers vil
vi kanskje falle tilbake til vare egne vanlige forestillinger. Vi kan ta til hjelp natidens
vitenskap, kunst og filosofi, hvor dette skjer mer eller mindre ubevisst gjennom
utviklingen 1 var tid, og vi kan bruke dndsvitenskapen for a heve det til stadig klarere
bevissthet.

Transkribert pa originalteksten (engelsk) av Hester Renouf
Oversatt av Rigmor Haugen Jensen



